
1

Domenica 14 dicembre, Milano Valdese
 3^ domenica di Avvento

Predicazione del pastore Andreas Köhn

Luca 3, 3-14.18 (Predicazione di Giovanni il battista)

3 Ed  egli  andò  per  tutta  la  regione  intorno  al  Giordano,  predicando  un  battesimo  di 
ravvedimento per il perdono dei peccati, 4 come sta scritto nel libro delle parole del profeta 
Isaia: «Voce di uno che grida nel deserto: "Preparate la via del Signore, raddrizzate i suoi 
sentieri. 5 Ogni valle sarà colmata e ogni monte e ogni colle sarà spianato; le vie tortuose 
saranno fatte diritte e quelle accidentate saranno appianate; 6 e ogni creatura vedrà la 
salvezza  di  Dio"».  7 Giovanni,  dunque,  diceva  alle  folle  che  andavano  per  essere 
battezzate  da  lui:  «Razza di  vipere,  chi  vi  ha  insegnato  a  sfuggire  l'ira  futura? 8 Fate 
dunque  dei  frutti  degni  del  ravvedimento,  e  non  cominciate  a  dire  in  voi  stessi:  "Noi 
abbiamo Abraamo per padre!" Perché vi dico che Dio può da queste pietre far sorgere dei 
figli ad Abraamo. 9 Ormai la scure è posta alla radice degli alberi: ogni albero, dunque, 
che non fa buon frutto viene tagliato e gettato nel fuoco».  10 E la folla lo interrogava, 
dicendo: «Allora, che dobbiamo fare?» 11 Egli rispondeva loro: «Chi ha due tuniche ne 
faccia parte a chi non ne ha, e chi ha da mangiare faccia altrettanto». 12 Vennero anche 
dei pubblicani per essere battezzati e gli dissero: «Maestro, che dobbiamo fare?» 13 Ed 
egli  rispose  loro:  «Non  riscuotete  nulla  di  più  di  quello  che  vi  è  ordinato».
14 Lo interrogarono pure dei soldati, dicendo: «E noi, che dobbiamo fare?» Ed egli a loro: 
«Non fate estorsioni,  non opprimete nessuno con false denunce e accontentatevi  della 
vostra paga». 

18 Così, con molte e varie esortazioni evangelizzava il popolo

Entrando nella  Basilica di  San Babila qui  vicino,  potete vedere sulla  sinistra un 
bassorilievo bronzeo del 1937, che raffigura nella parte superiore il battesimo di Gesù, e in 
basso,  la  predicazione di  Giovanni  Battista.  Egli,  nel  testo  previsto  come testo  per  la 
predicazione di oggi, dice di sé stesso: “Io vi battezzo in acqua; ma viene colui che è più 
forte di me, al quale io non sono degno di sciogliere il legaccio dei calzari.” (Luca 3, 16). 

Nel  penultimo  dei  suoi  contributi  pubblicati  nel  volume  “Alla  fine  del  Millennio, 
lasciateci  sognare!”  (1997),  il  card.  Martini  esamina  il  messaggio  della  parabola  del 
cosiddetto servo inutile contenuta in Luca 17,7-10 nel  presente,  per il  passato,  e  per 
l’oggi e per il futuro. Il testo era stato proposto in occasione della vigilia di S. Ambrogio 



2

del 5 dicembre 1997 con il titolo “Alla fine del millennio: servi inutili, liberi, umili e grati”.  
Quegli  anni  tra  la  fine  e  l’inizio  di  un  nuovo  millennio  hanno  caratterizzato  in  modo 
particolare non solo la storia dell’Unione Europea e quella mondiale (pensiamo anzitutto 
all’attacco terroristico alle Torri Gemelle del 11 settembre 2001), ma anche il movimento 
ecumenico. Nel 1998 era uscito un documento molto importante del Sinodo Valdese e 
Metodista dal titolo  “L’Ecumenismo e dialogo interreligioso”. Negli anni tra i due millenni 
possiamo parlare di  una duplice esperienza che ha caratterizzato quel periodo: nuove 
speranze per un rinnovato clima geopolitico disteso, clima di dialogo e comunicazione tra 
le varie realtà politiche e religiose, e una forte preoccupazione per la rinascita di nuove 
forme di chiusure mentali, fondamentalismi religiosi, frammentazioni sociali e sovranismi, 
spaccature tra mondo occidentale e orientale, crescente ingiustizia economica e climatica 
globale tra nord e sud. 

Troviamo quindi non solo in termini teologici teorici ma anche teologici pratici nella 
stessa Parola di Dio, nel suo  Logos, il  fondamento e la principale ragione, la fonte del 
nostro dialogo ecumenico e interreligioso.

Leggiamo e ascoltiamo le parole di Luca 17, 7-10:  “Allora gli  apostoli  dissero al 
Signore: «Aumentaci  la fede!» Il  Signore disse: «Se aveste fede quanto un granello di 
senape,  potreste  dire  a  questo  sicomoro:  "Sradicati  e  trapiantati  nel  mare",  e  vi 
ubbidirebbe. «Se uno di voi ha un servo che ara o bada alle pecore, gli dirà forse, quando 
quello  torna a  casa dai  campi:  "Vieni  subito  a  metterti  a  tavola"? Non gli  dirà  invece: 
"Preparami la cena, rimboccati le vesti e servimi finché io abbia mangiato e bevuto, poi 
mangerai e berrai tu"? Si ritiene forse obbligato verso quel servo perché ha fatto quello 
che gli  era  stato  comandato?  Così,  anche voi,  quando avrete  fatto  tutto  ciò  che vi  è 
comandato, dite: "Noi siamo servi inutili; abbiamo fatto quello che eravamo in obbligo di 
fare"».

Nel suo discorso – o sogno – che ha poi dato il titolo all’intero volume, Martini aveva 
parlato tra le altre cose di una chiesa “pienamente sottomessa alla Parola di Dio, nutrita e 
liberata  da questa  Parola”,  di  una chiesa  “umile  di  cuore,  unita  e  compatta  nella  sua 
disciplina, in cui Dio solo ha il primato”; di una chiesa che “parla più con i fatti che con le 
parole”. Un sogno non nei termini di una  “evasione irresponsabile”  o  “fuga dalle fatiche 
quotidiane”,  ma  inteso  come  “apertura  di  orizzonti”,  un  sogno  che  diventa  “fonte  di 
accoglienza e di dialogo”. 

Ecco, cosa vuol dire questo sogno? Vuol dire anzitutto sapersi rileggere e quindi re-
interpretare sé stessi anche e anzitutto come chiesa nei testi biblici e partire a sognare la  
chiesa ri-partendo dai testi biblici: “Siamo di fronte a una parola dura di Gesù, ben diversa 
da tante altre sue parole facili e belle che hanno corso in tutto il mondo perché insistono 
sull’amore, sulla misericordia, sulla fraternità di tutti gli uomini. Questa, invece, è pungente 



3

e provocante; evoca una cultura padronale, schiavista, dove il servo non ha alcun diritto, 
non è sullo stesso piano del padrone. (…) Chi ha familiarità coi vangeli sa che quanto più 
le  parole  di  Gesù sono provocatorie,  tanto  più  sono ricche di  significati  reconditi  e  ci 
stimolano a cercare.” 

Interpretare un brano biblico, non solo per il biblista, teologo e pastore, vuol dire 
“rileggere il brano mettendone in rilievo gli elementi e situandolo nel contesto biblico, per 
poi interrogarci sul suo messaggio e su alcun conseguenze nell’oggi.” 

Cosa  sono,  chi  sono  i  servi  inutili,  ovvero,  coloro  che  il  testo  greco  definisce 
letteralmente con l’espressione  “senza alcuna utilità”? In  quale  rapporto  stanno questi 
servi inutili con altre figure di servi chiamati beati che troviamo comunque negli stessi testi 
evangelici? Cosa vuol dire Gesù quando parla di sé stesso come “colui che serve”? 

Per Martini, la “straordinaria ricchezza degli insegnamenti di Gesù (…) ci invita così 
a entrare in un nuovo mistero, nel mistero indicibile di Dio, nel quale si ha qualcosa della 
coincidentia oppositorum, della coincidenza degli opposti.” Per dire quello che la parabola 
esprime, Martini quindi parla prima di quello che la parabola non vuole significare. Ovvero: 
la parabola non vuole parlare dell’esperienza o della sensazione spesso connotata da 
fenomeni depressivi–di inutilità che oggi molte persone vivono. Quello che la parabola 
significa invece è un messaggio di  liberazione:  “riconoscersi  servi  inutili  rende liberi  e 
sciolti nel presente: liberi dal peso insopportabile di dover rispondere a ogni costo a tutte le 
attese, di dover essere sempre perfettamente all’altezza di tutte le sfide storiche di ogni 
tempo. Questa libertà e scioltezza ci rende umili e modesti, disponibili a fare quanto sta in 
noi  (…).” Così  viene posto un limite alla  stessa concezione di  potersi  salvare da soli, 
senza Dio.  “La pagina evangelica del servo inutile esprime quindi il primato della grazia: 
tutto ci viene da Cristo.” 

La parabola intesa in questi termini invita però non alla pigrizia, bensì al senso di 
gratitudine per  ciò  che Dio ha fatto  per  noi  e  ci  apre così  ad un futuro che ci  rende 
responsabili, ovvero “capaci di gratuità”. Per l’oggi e per il futuro la parabola disegna per 
Martini  anche cosa  bisogna comunque fare  come chiesa.  L’umiltà  riconoscente  dovrà 
saper rispondere all’attuale “crisi da fine millennio”, anche in campo etico, politico, sociale, 
contrastando  lo  spirito  dell’avidità  che  “come  in  ogni  epoca  dominata  dall’angoscia  e 
dall’insicurezza” cerca “assicurazioni attraverso le chiusure individuali e l’accumulo privato 
e di gruppo.” Quello che serve oggi è la ricostituzione di “un circolo virtuoso di gratuità e di 
solidarietà” inteso  da  Martini  non  solo  come  utile o  necessario  da  un  punto  di  vista 
cristiano,  ma  come  strumento  (“metodo”) universale  per  la  stessa  sopravvivenza 
dell’umanità.



4

Una nota finale: il testo evangelico sui servi inutili è introdotto da un discorso sulla 
fede. I discepoli in Luca 17, 5-6 chiedono (umilmente?) al Signore di accrescere la loro 
fede.         La nota risposta di Gesù, che è durissima, equivale quasi a una negazione della 
stessa richiesta. Detto in altre parole: il primato della sola grazia, ovvero della sola fede, 
intesa  non  come  un  elemento  ecclesiologico  tra  gli  altri,  ma  posto  quale  elemento 
fondante, porta in realtà ad una trasformazione teologica radicale.   Questa trasformazione 
viene chiamata nei testi del Nuovo Testamento “metánoia”, ovvero cambio di mentalità, 
conversione,  ravvedimento:  «Il  tempo  (kairós)  è  compiuto  e  il  regno  di  Dio  è  vicino; 
ravvedetevi e credete al vangelo». (Marco 1,15)

Amen

  

Fausto Melotti, pala bronzea (Basilica di San Babila, Milano, 1937, part.)


	Luca 3, 3-14.18 (Predicazione di Giovanni il battista)
	3 Ed egli andò per tutta la regione intorno al Giordano, predicando un battesimo di ravvedimento per il perdono dei peccati, 4 come sta scritto nel libro delle parole del profeta Isaia: «Voce di uno che grida nel deserto: "Preparate la via del Signore, raddrizzate i suoi sentieri. 5 Ogni valle sarà colmata e ogni monte e ogni colle sarà spianato; le vie tortuose saranno fatte diritte e quelle accidentate saranno appianate; 6 e ogni creatura vedrà la salvezza di Dio"». 7 Giovanni, dunque, diceva alle folle che andavano per essere battezzate da lui: «Razza di vipere, chi vi ha insegnato a sfuggire l'ira futura? 8 Fate dunque dei frutti degni del ravvedimento, e non cominciate a dire in voi stessi: "Noi abbiamo Abraamo per padre!" Perché vi dico che Dio può da queste pietre far sorgere dei figli ad Abraamo. 9 Ormai la scure è posta alla radice degli alberi: ogni albero, dunque, che non fa buon frutto viene tagliato e gettato nel fuoco». 10 E la folla lo interrogava, dicendo: «Allora, che dobbiamo fare?» 11 Egli rispondeva loro: «Chi ha due tuniche ne faccia parte a chi non ne ha, e chi ha da mangiare faccia altrettanto». 12 Vennero anche dei pubblicani per essere battezzati e gli dissero: «Maestro, che dobbiamo fare?» 13 Ed egli rispose loro: «Non riscuotete nulla di più di quello che vi è ordinato».
14 Lo interrogarono pure dei soldati, dicendo: «E noi, che dobbiamo fare?» Ed egli a loro: «Non fate estorsioni, non opprimete nessuno con false denunce e accontentatevi della vostra paga».
	18 Così, con molte e varie esortazioni evangelizzava il popolo

