
1

Giovedì 25 dicembre, Milano Valdese
  Natale

Predicazione di:
 Past. Andreas Köhn, Past. Sangwon Kim,  Missionaria Mitsuyo Atsumi 

Missionaria Mitsuyo Atsumi (Chiesa Giapponese)

Filippesi 2,5–11 (Il Dio che si è fatto servo) 

5  Abbiate in voi lo stesso sentimento che è stato anche in Cristo Gesù,  6 il quale, pur 

essendo in forma di Dio, non considerò l'essere uguale a Dio qualcosa a cui aggrapparsi 

gelosamente,  7  ma svuotò sé stesso, prendendo forma di servo, divenendo simile agli 

uomini; 8 trovato esteriormente come un uomo, umiliò se stesso, facendosi ubbidiente fino 

alla morte, e alla morte di croce. 9 Perciò Dio lo ha sovranamente innalzato e gli ha dato il 

nome che  è  al  di  sopra  di  ogni  nome,  10 affinché  nel  nome di  Gesù  si  pieghi  ogni 

ginocchio nei cieli, sulla terra, e sottoterra, 11 e ogni lingua confessi che Gesù Cristo è il 

Signore, alla gloria di Dio Padre.

Buon Natale.  Gioiamo per la nascita del Signore Gesù Cristo e ringraziamo Dio 

per la grazia di  poter  celebrare oggi  il  Natale insieme a voi,  superando i  confini  delle 

nazioni.  Il  Natale  è l’evento  in  cui  Dio  si  è  fatto  uomo.  Tuttavia,  questo  non significa 

soltanto che Dio si è avvicinato a noi. Comprendiamo davvero il significato di tutto questo? 

La Bibbia ci dice qualcosa di sorprendente: “Pur essendo nella forma di Dio, non 

considerò  l’essere  uguale  a  Dio  qualcosa  a  cui  aggrapparsi,  ma  svuotò  se  stesso, 

prendendo la forma di servo, divenendo simile agli uomini.” (Filippesi 2,7a) 

Dio ha creato il  cielo e la terra con una sola parola, ha separato la luce dalle 

tenebre, ha creato le piante e gli animali, ha preparato ogni ambiente e infine ha creato 

l’essere umano.  Tra Dio e l’uomo esiste un rapporto di  Creatore e creatura.  Tuttavia,  

nell’evento del Natale, questo rapporto è stato completamente capovolto.     Il Creatore ha 



2

scelto  di  collocare  se  stesso  all’interno della  creazione.  Non si  tratta  del  fatto  che la 

potenza di Dio sia stata temporaneamente nascosta, né che Dio abbia assunto un’altra 

apparenza per avvicinarsi agli uomini. Significa piuttosto che Dio è rimasto pienamente 

Dio, accettando allo stesso tempo i limiti della condizione umana. Colui che trascendeva il  

tempo e lo spazio si è sottomesso al tempo, ha abitato in un luogo preciso e ha percorso,  

come  noi,  il  cammino  che  va  dall’infanzia  all’età  adulta.  Ha  conosciuto  la  fame  e  la 

stanchezza, non solo la gioia e la gratitudine, ma anche la sofferenza, il dolore e tutte le 

fragilità umane. Dio ha assunto tutto questo senza evitarlo. 

Questo è il peso profondo dell’espressione “svuotò se stesso”. Se fosse rimasto 

semplicemente Dio, avrebbe potuto venire in questo mondo in una forma immediatamente 

comprensibile e irresistibile per tutti.  Ma Dio non ha scelto questa via. Ha accettato la 

possibilità di essere frainteso, ha lasciato all’uomo la libertà di rifiutarlo ed è entrato in una 

relazione in cui amare significa anche poter essere feriti. Non è venuto per dominare gli 

uomini con la forza, ridurli al silenzio e costringerli all’obbedienza, ma per amarli e vivere 

con loro.

 Paolo  continua  dicendo:  “Apparso  come  uomo,  umiliò  se  stesso  facendosi 

obbediente fino alla morte, e alla morte di croce.” (Filippesi 2,7b–8). Il servo non è colui 

che vive per se stesso, ma colui che mette se stesso al servizio del suo padrone. Il servo 

non vive per essere servito, ma per servire. Gesù, divenuto uomo, obbedì pienamente a 

Dio Padre, il suo Signore. Colui che è la vita stessa e che non ha nulla a che fare con la 

morte, si è fatto così debole da diventare un essere umano limitato e ha obbedito fino alla  

morte. Fino alla morte di croce, si è fatto servo del Padre. Colui che crea dal nulla e può 

fare ogni cosa con una sola parola, non ha usato la sua potenza per scendere dalla croce. 

Questo è stato il segno dell’amore di Dio. Dio, che è amore, si è rivelato in questo 

modo attraverso la nascita del suo Figlio, Gesù Cristo. Gesù, che dorme nella mangiatoia, 

è un bambino piccolo e fragile, incapace di mangiare o camminare da solo, bisognoso 

dell’aiuto degli altri. 



3

In questo Natale desideriamo meditare ancora una volta, in questa mattina santa, 

l’amore e la grazia sorprendenti di Dio, che ha scelto di collocare se stesso proprio in 

questa fragilità.

Past. Sangwon Kim (Chiesa Coreana)

Luca 2, 10–12 (Il Gesù venuto come un bambino) 

10 L'angelo disse loro: «Non temete, perché io vi porto la buona notizia di una grande 

gioia che tutto il popolo avrà: 11 "Oggi, nella città di Davide, è nato per voi un Salvatore, 

che è Cristo, il Signore. 12 E questo vi servirà di segno: troverete un bambino avvolto in 

fasce e coricato in una mangiatoia"».

Il  brano che abbiamo appena ascoltato,  Luca 2,10–12,  è  la  buona notizia  del 

Natale che ci è stata annunciata. Quando ascoltiamo per la prima volta queste parole, 

nasce spontaneamente una domanda: perché Dio ha scelto di far venire Gesù in questo 

modo? Perché non è venuto con un aspetto maestoso e pieno di autorità, davanti al quale 

chiunque sarebbe stato costretto a inginocchiarsi, ma come un bambino, fragile, indifeso, 

incapace persino di proteggere se stesso? Perché non nel centro di Gerusalemme, dove 

tutti guardano, ma in una mangiatoia a Betlemme, nel luogo più umile e povero? 

La scelta di Dio non è stata casuale. Dio non salva l’uomo schiacciandolo con la 

sua potenza. Non ci chiama piegandoci con la paura né sottomettendoci con il potere. Al 

contrario,  Dio  è  venuto  in  una forma alla  quale  possiamo avvicinarci.  È  venuto  come 

qualcuno  che  piange,  che  deve  essere  preso  in  braccio,  che  ha  bisogno  di  essere 

accudito. Il bambino Gesù non è il simbolo della forza, ma della fragilità. Eppure, proprio in 

questa fragilità è nascosto il  modo in cui  Dio salva. Dio è entrato nel  cuore della vita 

umana portando su di sé, fino in fondo, la condizione dell’essere umano. Non la nostra 

elevazione, ma l’abbassamento di Dio è il vero significato del Natale.

Il Vangelo di Luca lo dice con chiarezza: «Questo per voi è il segno». Il segno è un 

bambino avvolto in fasce e deposto in una mangiatoia. Il segno non è lo splendore. 



4

Il segno non è il successo né  la forza. Il segno è che Dio sta nello stesso luogo in cui 

siamo noi. 

Che cosa dice allora questa testimonianza biblica a noi che viviamo nel 2025? 

Oggi ci viene insegnato che per sopravvivere bisogna essere forti. Che bisogna essere 

capaci,  vincere la  competizione, dimostrare valore.  E così  impariamo a nascondere la 

nostra fragilità e a vergognarci delle nostre mancanze. 

Ma il Vangelo del Natale ci dice l’esatto contrario. Dio non è venuto a noi quando 

eravamo  forti,  ma  quando  eravamo  fragili.  Quando  non  avevamo  nulla  da  mostrare, 

quando non eravamo pronti, proprio allora Dio era già accanto a noi. Il  bambino Gesù 

nella mangiatoia sembra dirci: “Io conosco i tuoi fallimenti. Io conosco le tue paure. Io so 

quanto è faticosa la tua vita”. E dice: proprio lì, io sono con te. 

Per questo il Natale è consolazione. Non è una ricompensa per chi ce l’ha fatta, 

ma una grazia per chi resiste, per chi continua ad andare avanti. Anche in una vita che 

non viene compresa, anche in una stanchezza difficile da spiegare, il Natale è la prova 

che Dio non ci ha abbandonati. 

E  allora,  infine,  come  dobbiamo  vivere  noi  che  crediamo  in  questo  Vangelo? 

Anzitutto, non abbiamo più bisogno di fingere di essere forti.  Non dobbiamo negare la 

nostra fragilità. Perché Dio è già entrato proprio lì, nella fragilità. E cambia anche il nostro 

modo di guardare gli altri. Se Gesù è venuto nel luogo più basso, chi lo segue è chiamato 

naturalmente a dirigersi verso i luoghi più bassi. 

Il  Vangelo  che  nasce  in  una  mangiatoia  continua  ancora  oggi  a  manifestarsi 

attraverso piccoli gesti di servizio, un amore silenzioso, una dedizione che non fa rumore. 

Non serve essere spettacolari. Non serve essere perfetti. Il Signore del Natale è già con 

noi nel punto più basso della nostra vita. 

Per questo il vero Natale non è il giorno in cui Gesù torna nella mangiatoia, ma il 

giorno in cui  rimane,  oggi,  al  centro della  nostra vita.  Quando lui  dimora in noi e noi 

viviamo il suo amore nel mondo, il Natale continua, anche adesso.



5

Past. Andreas Köhn

Giovanni 1, 14 (Il Natale “nascosto” in noi) 

E la Parola è diventata carne e ha abitato per un tempo fra di noi, piena di grazia e di  

verità; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come di unigenito dal Padre.

Per molti di noi il Natale è connesso in modo strettissimo con la “recita natalizia”. 

Anch’io ho fatto parte, sin da bambino, a tante recite natalizie. La mia prima esperienza, 

però, è stata quella di fare Giuseppe, il marito di Maria. Avevo solo quattro o cinque anni, 

e  si  trattava ovviamente di  una di  quelle  parti  senza molte  parole.  Maria  e Giuseppe 

dovevano  semplicemente  apparire  nella  stalla,  dietro  la  mangiatoia,  costruita 

appositamente da un vero falegname. Erano presenti tutti gli altri personaggi indispensabili 

per  la  classica  scena  a  Betlemme  e  dintorni.  Stranamente  mancava  soltanto  un 

personaggio, quello centrale: mancava Gesù bambino! Mia madre, moglie del pastore e 

direttrice della Scuola Domenicale, ci aveva spiegato perché non avremmo messo affatto 

un  pupazzo  nella  mangiatoia  per  rappresentare  Gesù  bambino,  bensì  una  candela 

accesa. Ma noi bambini eravamo piuttosto affascinati  dalla sensazione di poter vedere 

andare in fiamme prima il fieno dentro la mangiatoia e poi la mangiatoia tutta. Avrei capito 

solo anni dopo le motivazioni teologiche profonde di questa strana presenza-assenza del 

Gesù bambino nella mangiatoia. 

Nelle facoltà teologiche impariamo che esiste, soprattutto, un “problema sinottico”, 

anche per quanto riguarda le vicende di Gesù bambino. Detto in parole povere, due dei 

nostri quattro Evangeli (Marco e Giovanni) non parlano affatto della nascita di Gesù, e gli  

altri due (Matteo e Luca) raccontano la stessa storia di Natale in maniera assai diversa. 

Diversi sono pure i titoli e nomi che si danno allo stesso Gesù nei quattro Evangeli. Marco 

lo chiama sin dall’inizio “figlio di Dio”, Matteo lo chiama “figlio di Davide”, Luca parla di 

Gesù  come  “figlio  dell’Altissimo”.  Nel  Vangelo  di  Giovanni  Gesù  è  identificato  con  la 

“Parola di Dio fattasi carne”, ovvero il “logos” divino eternamente presente: questo “logos”, 

quindi, non può nascere in senso stretto, non  viene al mondo, bensì viene (arriva)  nel 

mondo (Giovanni 1,9) come una luce esterna per illuminare le tenebre. 



6

Matteo  inizia  il  suo  Evangelo  con  l’albero  genealogico  di  Gesù.  Per  Luca,  la 

discendenza  di  Gesù  è  importante,  ma  passa  in  secondo  piano.  Tra  i  nomi  elencati 

spiccano quelli che ci ricordano sacerdoti famosi della storia d’Israele (Luca 3, 24-33). Del 

resto, il percorso genealogico in Luca risulta molto più lungo, e talvolta anche poco lineare. 

Luca ci tiene al fatto che la linea genealogica di Gesù, in fondo, va oltre Davide e Abramo. 

Il  figlio  di  Maria  non  è  soltanto  frutto  della  storia,  ma  anche  l’uomo  nuovo  cosmico 

(universale) voluto da Dio (1 Corinzi 15, 45). 

Chi è, dunque, colui che si chiamava Gesù? 

L’Evangelo secondo Marco usa per sette volte il titolo “Figlio di Dio” per parlare di 

Gesù. Per 14 volte in Marco appare – esclusivamente usato da Gesù stesso – il  titolo 

“Figlio  dell’uomo”,  un’espressione  proveniente  da  ambienti  di  ispirazione  “apocalittica” 

(Daniele 7, 13). Una sola volta, e certamente non per caso, Marco usa il termine “ il Figlio” 

nel tenebroso discorso apocalittico di Gesù (Marco 13, 32). Del resto, nell’Evangelo di 

Marco, vediamo Gesù come un figlio molto autonomo, un figlio particolare, il cui rapporto 

con la propria parentela si sviluppa in maniera conflittuale (Marco 3, 21). “Il figlio dell’uomo 

non ha dove posare il capo”, dice Gesù stesso nell’Evangelo di Matteo. “È venuto a casa 

sua e i  suoi non l’hanno ricevuto”,  dice il  Prologo dell’Evangelo di Giovanni, proprio in 

riferimento alla Parola fattasi carne. Sembra essere un parto sempre difficile per tutti. 

Coloro che credono in Cristo, diventano tutt’uno con lui, diventano la sua dimora. 

Forse per questa ragione il vero Natale “c’è” proprio quando Gesù non si trova visibilmente 

nella  mangiatoia,  ma  invisibilmente  dentro  ciascuno  di  noi.  Così  lo  ha  espresso 

magistralmente il poeta tedesco Paul Gerhardt nel lontano 1653: 

„Lascia che io sia la tua piccola mangiatoia; 

vieni, vieni e deposita dentro di me 

te stesso e tutte le tue gioie.”

Amen


