Giovedi 25 dicembre, Milano Valdese
Natale

Predicazione di:
Past. Andreas Kohn, Past. Sangwon Kim, Missionaria Mitsuyo Atsumi

Missionaria Mitsuyo Atsumi (Chiesa Giapponese)
Filippesi 2,5-11 (Il Dio che si é fatto servo)

5 Abbiate in voi lo stesso sentimento che e stato anche in Cristo Gesu, 6 il quale, pur
essendo in forma di Dio, non considero I'essere uguale a Dio qualcosa a cui aggrapparsi
gelosamente, 7 ma svuoto sé stesso, prendendo forma di servo, divenendo simile agli
uomini; 8 trovato esteriormente come un uomo, umilio se stesso, facendosi ubbidiente fino
alla morte, e alla morte di croce. 9 Percio Dio lo ha sovranamente innalzato e gli ha dato il
nome che e al di sopra di ogni nome, 10 affinché nel nome di Gesu si pieghi ogni
ginocchio nei cieli, sulla terra, e sottoterra, 11 e ogni lingua confessi che Gesu Cristo € il

Signore, alla gloria di Dio Padre.

Buon Natale. Gioiamo per la nascita del Signore Gesu Cristo e ringraziamo Dio
per la grazia di poter celebrare oggi il Natale insieme a voi, superando i confini delle
nazioni. Il Natale & I'evento in cui Dio si & fatto uomo. Tuttavia, questo non significa

soltanto che Dio si € avvicinato a noi. Comprendiamo davvero il significato di tutto questo?

La Bibbia ci dice qualcosa di sorprendente: “Pur essendo nella forma di Dio, non
considero l'essere uguale a Dio qualcosa a cui aggrapparsi, ma Svuoto se stesso,

prendendo la forma di servo, divenendo simile agli uomini.” (Filippesi 2,7a)

Dio ha creato il cielo e la terra con una sola parola, ha separato la luce dalle
tenebre, ha creato le piante e gli animali, ha preparato ogni ambiente e infine ha creato
'essere umano. Tra Dio e 'uomo esiste un rapporto di Creatore e creatura. Tuttavia,

nell’evento del Natale, questo rapporto & stato completamente capovolto. |l Creatore ha



scelto di collocare se stesso all'interno della creazione. Non si tratta del fatto che la
potenza di Dio sia stata temporaneamente nascosta, né che Dio abbia assunto un’altra
apparenza per avvicinarsi agli uomini. Significa piuttosto che Dio € rimasto pienamente
Dio, accettando allo stesso tempo i limiti della condizione umana. Colui che trascendeva |l
tempo e lo spazio si € sottomesso al tempo, ha abitato in un luogo preciso e ha percorso,
come noi, il cammino che va dall'infanzia all'eta adulta. Ha conosciuto la fame e la
stanchezza, non solo la gioia e la gratitudine, ma anche la sofferenza, il dolore e tutte le

fragilita umane. Dio ha assunto tutto questo senza evitarlo.

Questo ¢ il peso profondo dell’espressione “svuotd se stesso”. Se fosse rimasto
semplicemente Dio, avrebbe potuto venire in questo mondo in una forma immediatamente
comprensibile e irresistibile per tutti. Ma Dio non ha scelto questa via. Ha accettato la
possibilita di essere frainteso, ha lasciato alluomo la liberta di rifiutarlo ed € entrato in una
relazione in cui amare significa anche poter essere feriti. Non € venuto per dominare gli
uomini con la forza, ridurli al silenzio e costringerli allobbedienza, ma per amarli e vivere

con loro.

Paolo continua dicendo: “Apparso come uomo, umilio se stesso facendosi
obbediente fino alla morte, e alla morte di croce.” (Filippesi 2,7b—8). Il servo non & colui
che vive per se stesso, ma colui che mette se stesso al servizio del suo padrone. Il servo
non vive per essere servito, ma per servire. Gesu, divenuto uomo, obbedi pienamente a
Dio Padre, il suo Signore. Colui che € la vita stessa e che non ha nulla a che fare con la
morte, si e fatto cosi debole da diventare un essere umano limitato e ha obbedito fino alla
morte. Fino alla morte di croce, si € fatto servo del Padre. Colui che crea dal nulla e pud

fare ogni cosa con una sola parola, non ha usato la sua potenza per scendere dalla croce.

Questo ¢ stato il segno dell’amore di Dio. Dio, che &€ amore, si € rivelato in questo
modo attraverso la nascita del suo Figlio, Gesu Cristo. Gesu, che dorme nella mangiatoia,
€ un bambino piccolo e fragile, incapace di mangiare o camminare da solo, bisognoso

dell’aiuto degli altri.



In questo Natale desideriamo meditare ancora una volta, in questa mattina santa,
'amore e la grazia sorprendenti di Dio, che ha scelto di collocare se stesso proprio in

questa fragilita.

Past. Sangwon Kim (Chiesa Coreana)

Luca 2, 10-12 (Il Gesu venuto come un bambino)

10 L'angelo disse loro: «Non temete, perché io vi porto la buona notizia di una grande
gioia che tutto il popolo avra: 11 "Oggqi, nella citta di Davide, € nato per voi un Salvatore,
che é Cristo, il Signore. 12 E questo vi servira di segno: troverete un bambino avvolto in

fasce e coricato in una mangiatoia”».

Il brano che abbiamo appena ascoltato, Luca 2,10-12, & la buona notizia del
Natale che ci € stata annunciata. Quando ascoltiamo per la prima volta queste parole,
nasce spontaneamente una domanda: perché Dio ha scelto di far venire Gesu in questo
modo? Perché non & venuto con un aspetto maestoso e pieno di autorita, davanti al quale
chiunque sarebbe stato costretto a inginocchiarsi, ma come un bambino, fragile, indifeso,
incapace persino di proteggere se stesso? Perché non nel centro di Gerusalemme, dove

tutti guardano, ma in una mangiatoia a Betlemme, nel luogo piu umile e povero?

La scelta di Dio non & stata casuale. Dio non salva 'uomo schiacciandolo con la
sua potenza. Non ci chiama piegandoci con la paura né sottomettendoci con il potere. Al
contrario, Dio & venuto in una forma alla quale possiamo avvicinarci. E venuto come
qualcuno che piange, che deve essere preso in braccio, che ha bisogno di essere
accudito. Il bambino Gesu non € il simbolo della forza, ma della fragilita. Eppure, proprio in
questa fragilita € nascosto il modo in cui Dio salva. Dio & entrato nel cuore della vita
umana portando su di sé, fino in fondo, la condizione dell’essere umano. Non la nostra

elevazione, ma I'abbassamento di Dio € il vero significato del Natale.

Il Vangelo di Luca lo dice con chiarezza: «Questo per voi e il segno». Il segno & un

bambino avvolto in fasce e deposto in una mangiatoia. Il segno non & lo splendore.



Il segno non € il successo né la forza. |l segno € che Dio sta nello stesso luogo in cui

siamo noi.

Che cosa dice allora questa testimonianza biblica a noi che viviamo nel 20257?
Oggi ci viene insegnato che per sopravvivere bisogna essere forti. Che bisogna essere
capaci, vincere la competizione, dimostrare valore. E cosi impariamo a nascondere la

nostra fragilita e a vergognarci delle nostre mancanze.

Ma il Vangelo del Natale ci dice I'esatto contrario. Dio non & venuto a noi quando
eravamo forti, ma quando eravamo fragili. Quando non avevamo nulla da mostrare,
quando non eravamo pronti, proprio allora Dio era gia accanto a noi. Il bambino Gesu
nella mangiatoia sembra dirci: “lo conosco i tuoi fallimenti. lo conosco le tue paure. lo so

quanto e faticosa la tua vita”. E dice: proprio li, io sono con te.

Per questo il Natale & consolazione. Non & una ricompensa per chi ce I’ha fatta,
ma una grazia per chi resiste, per chi continua ad andare avanti. Anche in una vita che
non viene compresa, anche in una stanchezza difficile da spiegare, il Natale & la prova

che Dio non ci ha abbandonati.

E allora, infine, come dobbiamo vivere noi che crediamo in questo Vangelo?
Anzitutto, non abbiamo piu bisogno di fingere di essere forti. Non dobbiamo negare la
nostra fragilita. Perché Dio & gia entrato proprio li, nella fragilita. E cambia anche il nostro
modo di guardare gli altri. Se Gesu & venuto nel luogo piu basso, chi lo segue & chiamato

naturalmente a dirigersi verso i luoghi piu bassi.

Il Vangelo che nasce in una mangiatoia continua ancora oggi a manifestarsi
attraverso piccoli gesti di servizio, un amore silenzioso, una dedizione che non fa rumore.
Non serve essere spettacolari. Non serve essere perfetti. || Signore del Natale & gia con

noi nel punto piu basso della nostra vita.

Per questo il vero Natale non € il giorno in cui Gesu torna nella mangiatoia, ma il
giorno in cui rimane, oggi, al centro della nostra vita. Quando lui dimora in noi e noi

viviamo il suo amore nel mondo, il Natale continua, anche adesso.



Past. Andreas Kohn

Giovanni 1, 14 (Il Natale “nascosto” in noi)

E la Parola e diventata carne e ha abitato per un tempo fra di noi, piena di grazia e di

verita; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come di unigenito dal Padre.

Per molti di noi il Natale & connesso in modo strettissimo con la “recita natalizia”.
Anch’io ho fatto parte, sin da bambino, a tante recite natalizie. La mia prima esperienza,
pero, & stata quella di fare Giuseppe, il marito di Maria. Avevo solo quattro o cinque anni,
e si trattava ovviamente di una di quelle parti senza molte parole. Maria e Giuseppe
dovevano semplicemente apparire nella stalla, dietro la mangiatoia, costruita
appositamente da un vero falegname. Erano presenti tutti gli altri personaggi indispensabili
per la classica scena a Betlemme e dintorni. Stranamente mancava soltanto un
personaggio, quello centrale: mancava Gesu bambino! Mia madre, moglie del pastore e
direttrice della Scuola Domenicale, ci aveva spiegato perché non avremmo messo affatto
un pupazzo nella mangiatoia per rappresentare Gesu bambino, bensi una candela
accesa. Ma noi bambini eravamo piuttosto affascinati dalla sensazione di poter vedere
andare in flamme prima il fieno dentro la mangiatoia e poi la mangiatoia tutta. Avrei capito
solo anni dopo le motivazioni teologiche profonde di questa strana presenza-assenza del

Gesu bambino nella mangiatoia.

Nelle facolta teologiche impariamo che esiste, soprattutto, un “problema sinottico”,
anche per quanto riguarda le vicende di Gesu bambino. Detto in parole povere, due dei
nostri quattro Evangeli (Marco e Giovanni) non parlano affatto della nascita di Gesu, e gli
altri due (Matteo e Luca) raccontano la stessa storia di Natale in maniera assai diversa.
Diversi sono pure i titoli e nomi che si danno allo stesso Gesu nei quattro Evangeli. Marco
lo chiama sin dall'inizio “figlio di Dio”, Matteo lo chiama “figlio di Davide”, Luca parla di
Gesu come ‘“figlio dell’Altissimo”. Nel Vangelo di Giovanni Gesu €& identificato con la
“Parola di Dio fattasi carne”, ovvero il “logos” divino eternamente presente: questo “logos”,
quindi, non pud nascere in senso stretto, non viene al mondo, bensi viene (arriva) nel

mondo (Giovanni 1,9) come una luce esterna per illuminare le tenebre.



Matteo inizia il suo Evangelo con l'albero genealogico di Gesu. Per Luca, la
discendenza di Gesu €& importante, ma passa in secondo piano. Tra i nomi elencati
spiccano quelli che ci ricordano sacerdoti famosi della storia d’Israele (Luca 3, 24-33). Del
resto, il percorso genealogico in Luca risulta molto piu lungo, e talvolta anche poco lineare.
Luca ci tiene al fatto che la linea genealogica di Gesu, in fondo, va oltre Davide e Abramo.
Il figlio di Maria non €& soltanto frutto della storia, ma anche 'uomo nuovo cosmico

(universale) voluto da Dio (1 Corinzi 15, 45).

Chi €, dunque, colui che si chiamava Gesu?

L’Evangelo secondo Marco usa per sette volte il titolo “Figlio di Dio” per parlare di
Gesu. Per 14 volte in Marco appare — esclusivamente usato da Gesu stesso — il titolo
“Figlio dell’'uomo”, un’espressione proveniente da ambienti di ispirazione “apocalittica”
(Daniele 7, 13). Una sola volta, e certamente non per caso, Marco usa il termine “il Figlio”
nel tenebroso discorso apocalittico di Gesu (Marco 13, 32). Del resto, nellEvangelo di
Marco, vediamo Gesu come un figlio molto autonomo, un figlio particolare, il cui rapporto
con la propria parentela si sviluppa in maniera conflittuale (Marco 3, 21). “Il figlio del’'uomo
non ha dove posare il capo”, dice Gesu stesso nelllEvangelo di Matteo. “E venuto a casa
Sua e i suoi non I'hanno ricevuto”, dice il Prologo dellEvangelo di Giovanni, proprio in

riferimento alla Parola fattasi carne. Sembra essere un parto sempre difficile per tutti.

Coloro che credono in Cristo, diventano tutt'uno con lui, diventano la sua dimora.
Forse per questa ragione il vero Natale “c’€” proprio quando Gesu non si trova visibilmente
nella mangiatoia, ma invisibilmente dentro ciascuno di noi. Cosi lo ha espresso

magistralmente il poeta tedesco Paul Gerhardt nel lontano 1653:
»Lascia che io sia la tua piccola mangiatoia;
vieni, vieni e deposita dentro di me

te stesso e tutte le tue gioie.”

Amen



