Domenica 2 novembre 2025, Milano Chiesa Cristiana Protestante
217 domenica dopo Pentecoste
Domenica della Riforma

Predicazione della pastora Antonella Scuderi

Genesi 8,18-22 (Fine del diluvio. Noé esce dall’arca)

18 Noe usci con i suoi figli, con sua moglie e con le mogli dei suoi figli. 19 Tutti gli animali,
tutti i rettili, tutti gli uccelli, tutto quello che si muove sulla terra, secondo le loro famiglie,
uscirono dall'arca. 20 Noe costrui un altare al SIGNORE;, prese animali puri di ogni specie
e uccelli puri di ogni specie e offri olocausti sull'altare. 21 Il SIGNORE senti un odore
soave; e il SIGNORE disse in cuor suo: «lo non malediro piu la terra a motivo dell'uomo,
poiché il cuore dell'uomo concepisce disegni malvagi fin dall'adolescenza,; non colpird piu
ogni essere vivente come ho fatto. 22 Finché la terra durera, semina e raccolta, freddo e
caldo, estate e inverno, giorno e notte non cesseranno mai».

Genesi 9,12-17 (Noé e i suoi figli)

12 Dio disse: «Ecco il segno del patto che io faccio tra me e voi e ogni essere vivente che
€ con voi, per tutte le generazioni future. 13 lo pongo il mio arco nella nuvola e servira di
segno del patto fra me e la terra. 14 Avverra che quando avro raccolto delle nuvole al di
sopra della terra, I'arco apparira nelle nuvole; 15 io mi ricordero del mio patto fra me e voi
e ogni essere vivente di ogni specie, e le acque non diventeranno piu un diluvio per
distruggere ogni essere vivente. 16 L'arco dunque sara nelle nuvole e io lo guardero per
ricordarmi del patto perpetuo fra Dio e ogni essere vivente, di qualunque specie che e
sulla terra». 17 Dio disse a Noe: «Questo e il segno del patto che io ho stabilito fra me e
ogni essere vivente che e sulla terra».

Cari Fratelli e care sorelle. |l racconto inizia con una scena di pace dopo la tempesta.

e  “Noe usci con i suoi figli, con sua moglie e con le mogli dei suoi figli. Tutti gli animali...
uscirono dall’arca secondo le loro famiglie.

Non & un dettaglio casuale: la Bibbia non dice semplicemente che “gli animali
uscirono”, ma che lo fecero “secondo le loro famiglie”. In
ebraico, mishpachah significa famiglia, clan, legame di appartenenza. E una parola che di
solito si usa per gli esseri umani, ma qui, sorprendentemente, viene estesa agli animali.

Questa parola ha in sé gia un messaggio di straordinaria forza: dopo il diluvio, Dio
non ricostruisce solo la societd umana, ma ristabilisce la famiglia universale.



Tutta la creazione esce dall’arca come un unico corpo, un solo respiro di vita che unisce
ogni creatura.

La Bibbia ci invita a cambiare sguardo: la vita non € un insieme di individui isolati,
come vogliono farci credere in questi tempi, ma una rete di relazioni, una “famiglia” di cui
ogni essere vivente € parte. Nog, 'uomo giusto, non € salvo da solo: con lui sono salvati i
suoi famigliari, ma anche gli animali, le piante e la terra stessa.

Questa é la spiritualita della parola Mishpachah: ogni creatura ha un posto nella
casa di Dio. Ogni vita & legata all’altra. La salvezza di uno & legata alla salvezza di tutti.

M.L. King credeva che 'umanita formasse un’unica rete interdipendente. Nel suo
celebre discorso dal carcere di Birmingham (1963), ispirandosi all’apostolo Paolo scrive
parole che riecheggiano perfettamente questa teologia della comunione:

“Siamo presi in una rete ineluttabile di reciprocita, legati in un unico tessuto del
destino. Qualunque cosa colpisca uno direttamente, colpisce tutti indirettamente. “(Letter
from Birmingham Jail, 1963)

E non é vero questo? Lo vediamo chiaramente oggi; i conflitti in Medio Oriente, in
Ucraina e le tensioni in Africa, il riarmo globale, la crisi climatica e le migrazioni di massa
non sono eventi isolati: ognuno di essi produce onde d’urto che raggiungono ogni angolo
del pianeta.

Quando una guerra devasta un Paese, non distrugge solo le vite di chi vi abita:
interrompe catene di approvvigionamento, fa crescere il costo del cibo e dell’energia,
alimenta la paura a migliaia di chilometri di distanza.

Martin Luther King lo aveva intuito con lucidita profetica: non esiste “un altrove”
dove i problemi dell’altro non ci riguardino. L’indifferenza € un’illusione. La guerra, la fame,
il razzismo, la distruzione dell’ambiente non sono “lontani drammi”, ma ferite della stessa
carne umana.

Di fronte a un mondo frammentato, con questa parola Mishpachah, Dio ci invita a
essere famiglia. La famiglia quella sana, naturalmente, con la F maiuscola. Se avessimo la
capacita di vedere il resto degli esseri umani e delle creature come parte della famiglia di
Dio, tante cose cambierebbero.

o Noé, da uomo saggio che era, capisce subito qualcosa di estremamente
importante. Uscito dall’arca “Noe costrui un altare al Signore... e offri olocausti.”

Noé fa un gesto a mio avviso straordinario e allo stesso tempo ordinario.



Il primo gesto dellumanita salvata € un atto di gratitudine: Noé non chiede nulla,
non baratta: € un gesto di riconoscenza, un respiro che sale verso il cielo per dire “grazie”.
E questo & un gesto straordinario perché, nel mondo di oggi, questo & l'atto piu
rivoluzionario che possiamo compiere. Saper ringraziare € ricordare che nulla ci
appartiene davvero, né il tempo, né la terra, né il respiro che ci tiene vivi. E aprire gli occhi
e accorgersi che la vita € piena di doni nascosti: un’alba che ritorna, una mano che ci
aiuta, un volto che ci sorride, ma sembra che si faccia proprio fatica a dire questa parola.

Dall’altra parte, € un gesto profondamente umano, quasi naturale: quando hai

guardato la morte in faccia e scopri di essere ancora vivo, il primo respiro diventa un
“‘grazie”.
Quante volte in quest’'ultimo ventennio lo abbiamo visto nei naufraghi del Mediterraneo,
come Noé, nei loro abbracci, nelle lacrime di chi tocca terra, scene che non dovrebbero
mai diventare un’abitudine. Eppure, ormai, tutto cid non fa piu notizia. Ci siamo assuefatti
anche a questo orrore.

Ogni “grazie” autentico & un altare invisibile, costruito nel cuore. E li che, come Nog,
diamo voce a tutta la creazione: agli alberi che continuano a crescere nonostante dli
incendi, ai fiumi che ancora scorrono limpidi, agli uomini e alle donne che, pur nella fatica,
scelgono la gentilezza.

Ringraziare € un atto di riarmonia: ricongiunge cielo e terra, essere umano e natura,
individuo e comunita.

e Poi é Dio a parlare e dice: “lo pongo il mio arco nelle nubi e servira di segno del patto
fra me e la terra.”

Anche qui c’@ un termine ebraico importante: geshet significa arco di guerra. Dio, dopo il
diluvio, appende il suo arco nel cielo: depone le armi. Non & piu il Dio che distrugge, ma il
Dio che custodisce la vita. E il patto non & solo con I'essere umano, ma con “ogni essere
vivente di qualunque specie”.

E la prima alleanza universale: Il cielo, la terra, gli animali e gli esseri umani sono
coinvolti nel medesimo giuramento di pace. L’arcobaleno diventa cosiil segno della
Mishpachah cosmica: un ponte di luce che attraversa il cielo, ricordando che Dio si ricorda
della sua famiglia: tutta la sua famiglia, non solo quella umana.

Oggi, mentre ricordiamo la Riforma Protestante, possiamo riscoprire quanto questo
messaggio risuoni con il cuore stesso del Vangelo e della fede riformata.

La Riforma ci ha ricordato che non esistono mediatori tra 'uomo e Dio se non
Cristo: ogni persona & chiamata a una relazione diretta e viva con il Signore. Ma quella
relazione non ci separa dal mondo, ci riconcilia con esso.



La sola gratia e la sola fide non sono chiusura, ma apertura: significano riconoscere che
tutto & dono, che la gratitudine € necessaria e che la fede autentica vede Dio nel legame
con gli altri, anche quelli che non sono esattamente come noi, con la terra e con tutto il
creato.

Ogni volta che spezziamo quel legame, con la violenza, lo sfruttamento,
l'indifferenza, le varie fobie, ripetiamo il peccato che ha portato al diluvio.

Ogni volta che ricostruiamo comunione, con il rispetto, la custodia, la compassione,
partecipiamo al patto dell’arcobaleno, il segno di una pace possibile tra Dio, I'essere
umano e la creazione.

Celebrare la Riforma, allora, non & guardare al passato, ma riformare ancora il
cuore, ogni giorno. E tornare ad una fede che non fugge il mondo, ma lo ama; che non si
misura in dottrine, ma in gesti di giustizia e riconoscenza.

La vera fede non & “uscire dal mondo per cercare Dio”, ma vedere Dio nella
relazione che unisce tutto cid che vive. Cosi la Riforma continua, non come un evento da
ricordare, ma come un cammino da vivere: riformati ogni giorno dall’amore che riconcilia
cielo e terra.

Amen



